
Rihlah Review: Jurnal Pendidikan Islam 
Volume 04, No. 01, Desember 2025, Hal. 12-26  

Journal hompage: https://journal.faibillfath.ac.id/index.php/Rihlah    

  

Editorial Office: 

FAI Universitas Billfath Siman Lamongan 

Kompleks Pondok Pesantren Al-Fattah Siman Sekaran Lamongan, Jawa Timur 62261, Indonesia. 

Email: rihlahreview@billfath.ac.id  

 

SUMPAH ALLAH DALAM AL-QUR’AN: KONSEP DAN 

IMPLIKASINYA TERHADAP PENDIDIKAN 
 

Zainatur Rifkoh1, Islamiyah2  

Sekolah Tinggi Agama Islam Darussalam Bangkalan1,2 

zainarifkoh@gmail.com1 ,   ran.mimi88@gmail.com2 

 

Article Info  Abstract 

Article history: 

 

Received: December 1st, 

2025 

Received in revised form: 

December 14th, 2025 

Published:  December 31st, 

2025 

 

Page: 12-26 

 

 This research examines the phenomenon of Allah’s oaths distributed 

across various surahs in the Qur'an. An oath constitutes a unique linguistic 

style in which the Creator swears by His own Name or by His creations, 

such as the sun, time, or the fig tree. The primary problem addressed in 

this study is why Allah—who is the source of absolute truth—needs to 

swear an oath, and what profound messages underlie the invocation of 

created entities within those oaths. The research employs a qualitative 

methodology with a library research approach, utilizing a descriptive-

analytical analysis of both classical and contemporary books of exegesis 

(tafsir). The findings indicate that Allah’s oaths serve as a form of 

emphasis to eliminate doubt for the reader regarding the veracity of the 

message delivered following the oath. Furthermore, there are educational 

and scientific implications that encourage humanity to engage in deep 

reflection upon the objects of these oaths. Allah’s oaths also imply the vital 

importance of educational curricula and instruments. Human integrity and 

moral responsibility in education encompass instruments, curriculum, and 

time management, all aimed at fostering a sustainable culture of 

educational quality. 

 

 

Keyword: 

Oaths of Allah, 

Conceptual, Educational 

Implications 
 

  

Copyright © 2025 Rihlah Review: Jurnal Pendidikan Islam 

  This work is licensed under a Creative Commons Attribution-

ShareAlike 4.0 International License. 

 

PENDAHULUAN  

 Al-Qur’an adalah kitab wahyu yang sempurna. Kelebihannya mencakup segala aspek 

dalam kehidupan manusia. Sistematika al-Qur’an sangat terstruktur, hingga panggunaan bahasa 

yang tepat dan indah. Keberagaman gaya bahasa al-Qur’an  mengindikasikan bahwa al-Qur’an 

merupakan kitab bagi semua manusia, semua ruang, dan semua zaman (Nursi, 2014). 

Penggunaan bahasanya disesuaikan dengan kriteria individu atau kelompok. Bahasa sederhana 

dapat ditemui penggunaannya terhadap orang-orang yang memiliki pikiran bersih dan hati yang 

jernih. Sebaliknya, terhadap orang-orang yang cenderung berpikir negatif dan bersikap 

sentimen, al-Qur’an menanggapi dengan bahasa yang tegas. Dalam hal ini sebagai analogi yang 

menarik adalah penggunaan kata sumpah (qasam) sebagai penegasan terhadap pesan-pesan 

yang masih diingkari kebenarannya. Sumpah yang dalam bahasa Arab al-qasam adalah salah 

satu gaya bahasa untuk menegaskan, meyakinkan yang disertai argumen-argumen yang kuat 

dan secara telak membuat orang yang tidak percaya untuk mengakui kebenaran yang 

diingkarinya itu.  

https://journal.faibillfath.ac.id/index.php/Rihlah
mailto:rihlahreview@billfath.ac.id
mailto:zainarifkoh@gmail.com1
mailto:ran.mimi88@gmail.com2
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Rihlah Review : Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 04, No. 1, Desember 2025 

 

12 

 Al-Qur'an sebagai kitab suci umat Islam memiliki banyak konsep dan prinsip yang dapat 

dijadikan pedoman dalam kehidupan sehari-hari. Salah satu konsep yang penting dalam Al-

Qur'an adalah qasam (Suhaimi, 2021), yaitu sumpah atau janji yang dibuat dengan nama Allah 

SWT untuk menyatakan kebenaran atau komitmen. Qasam memiliki peran penting dalam 

kehidupan keagamaan dan sosial, karena dapat digunakan sebagai alat penegasan kebenaran 

dan komitmen. 

 Dalam al-Qur'an, qasam digunakan dalam berbagai konteks, seperti untuk menyatakan 

kebenaran, membuat janji, dan menekankan pentingnya komitmen. Qasam juga dapat 

digunakan sebagai sarana untuk memperkuat iman dan meningkatkan kesadaran akan 

pentingnya kebenaran dan keadilan. 

 Dalam tradisi bahasa Arab, sumpah (qasam) digunakan untuk meyakinkan pendengar 

akan kebenaran suatu pernyataan. Namun, ketika Allah SWT bersumpah dalam al-Qur’an, 

sumpah tersebut memiliki dimensi epistemologis yang dalam. Banyak dari sumpah tersebut 

melibatkan instrumen yang menjadi pilar pendidikan. Penelitian ini bertujuan untuk menggali 

makna di balik sumpah tersebut dan bagaimana implikasinya terhadap dunia pendidikan 

modern. 

 Melalui latar belakang tersebut, penelitian ini bermaksud untuk merumuskan kembali 

filosofi pendidikan yang berbasis pada nilai-nilai sumpah al-Qur'an. Dengan memahami 

mengapa Allah bersumpah demi pena, waktu, dan alam, diharapkan para praktisi pendidikan 

dapat menemukan kembali ruh pendidikan yang mampu melahirkan generasi yang tidak hanya 

cerdas secara akal, namun juga tajam secara mata hati. 

 

METODE PENELITIAN 

 Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif berbasis pustaka (library research). Data 

primer diambil dari ayat-ayat Al-Qur’an yang mengandung unsur sumpah (wa, bi, ta), 

kemudian dianalisis menggunakan kitab-kitab tafsir klasik dan kontemporer untuk ditarik 

relevansinya dengan teori pendidikan. Metode pengumpulan data sepenuhnya dilakukan 

dengan mengumpulkan data dari berbagai sumber yang relevan, seperti buku, jurnal, dan 

semacamnya. Selain itu, data yang terkumpul dianalisis dengan mengikuti rekomendasi Milles 

and Huberman, yaitu kondensasi data, verifikasi data dan penarikan kesimpulan, sehingga 

menghasilkan sebuah kesimpulan yang utuh dan mudah dipahami (B. Miles et al., 2018). 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

A. Definisi Qasam Al-Qur’an 

 Secara garis besar dalam bahasa Arab lafal  قسم  mengandung makna yang beragam, 

antara lain; membagi, memberikan, budi pekerti, mempertimbangkan, ganteng, sumpah dan 

sebagainya (A.W. Munawwir, 1997). Namun dalam kajian ranah Ulumul Quran lafal   قسم 

dimaksudkan atau dimaknai sebagai suatu pernyataan tegas, dan kesungguhan mutakallim 

(pembiacara) dengan bentuk mufrad   اقسم  atau     القسم  , bentuk jamaknya adalah      اقسام atau 

 .الأقسام 

 Makna اقسم dalam definisi etimologi memiliki arti yang sama dengan حلف dan  اليمين 

(A.W. Munawwir, 1997), ketiganya dimaknai sebagai sumpah. Dinamakan yamin karena 



 Rihlah Review : Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 04, No. 1, Desember 2025 

 

13 

orang-orang arab ketika bersumpah sembari memegang tangan kanan sahabatnya. Menurut 

a-Zarkasyi, qasam dikalangan ulama nahwu digunakan untuk menguatkan informasi yang 

disampaikan (Syafe’i, 2012). Perspektif lain menurut Louis Ma’luf, dalam kontek bangsa 

Arab, sumpah yang diucapkan oleh orang Arab itu biasanya menggunakan nama Allah atau 

selainnya yang cenderung ditinggikan atau lebih agung (Ma’luf, 1956). 

 Sumpah dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia diartikan sebagai: 

1. Pernyataan yang diungkapkan secara resmi dengan bersaksi atas nama tuhan atau 

terhadap sesuatu yang dianggap suci, guna menguatkan, meyakinkan, dan kesungguhan 

informasi yang dinyatakan. 

2. Pernyataan yang disertai tekat melakukan sesuatu untuk menguatkan kebenaran atau 

berani menanggung resiko apapun terhadap konsekuensi pernyataannya. 

3. Janji atau ikrar yang teguh untuk melakukan sesuatu (Tim Penyusun, 2005). 

 Pada dasarnya sumpah itu merupakan ungkapan atas nama tuhan atau hal lain yang 

disucikan atau diangungkan yang diharapkan dapat meyakinkan dan menegaskan sebuah 

pernyataan. 

 Secara terminologi, Qasam al-Quran adalah ilmu yang membicarakan tentang 

sumpah-sumpah yang terdapat dalam al-Quran. Kemudian yang dimaksud sumpah itu 

sendiri adalah suatu ungkapan yang digunakan untuk menguatkan pembicaraan. Menurut 

Imam Al-Zarqani, yang dimaksud sumpah adalah kalimat untuk menguatkan suatu 

pemberitaan (جعله يؤكد بها الخبر). Menurut Ibnu Qayyim, dalam kitabnya al-Tibyan fi Aqsam 

al-Quran menjelaskan bahwa qasam adalah perkataan yang menguatkan muqsam alaih 

(konten) dan memastikannya ( بالقسم توكيده وتحقيقه  يراد   ).  Sedangkan menurut Manna Al-Qatthan 

sumpah adalah:  

 تأكيده الشيئ بذكر معظم بالواو اواحدى اخواتها 

“Memperluas maksud dengan disertai penyebutan sesuatu yang memiliki kedudukan 

lebih tinggi dengan memfungsikan huruf wawu atau alat lainnya” (Anwar, 2000). 

 

 Sementara al-Jurjani mengartikan sumpah sebagai sesuatu yang dikemukakan untuk 

menguatkan salah satu dari dua berita dengan menyebutkan nama Allah atau sifatnya 

(Nasution, 2002). Maka yang dimaksud dengan qasam al-Quran adalah salah satu dari ilmu-

ilmu al-Quran yang membahas tentang arti, maksud, rahasia, dan hikmah sumpah-sumpah 

Allah yang terdapat dalam al-Quran. Qasam dapat pula diartikan sebagai bahasa Al-Quran 

dalam menegaskan atau menguatkan suatu pesan atau pernyataan dengan menyebut nama 

Allah atau ciptaan-Nya sebagai muqsam bih. 

 Penggunaa kata sumpah dalam al-Quran terdapat perbedaan antara حلف  dan   قسم, 

sekalipun keduanya memiliki arti yang sama. Kata حلف  cenderung digunakan dalam 

ungkapan yang mengisyaratkan  adanya kebohongan sang pengucap atau bahwa sumpah itu 

berpotensi untuk dibatalkan dengan membayar kaffarat atau sanksi sebagaimana termaktub 

dalam QS. al-Mujaadilah: 18 berikut; 

ذِبوُن   ي حْس بوُن   أ نَّهُمْ  ع ل ىَٰ  ش ىْء   ۚ أ ل   إِنَّهُمْ  هُمُ  ٱلْك َٰ ا ي حْلِفوُن   ل كُمْ  و  مِيعاً ف ي حْلِفوُن   ل هُ  ك م  ُ  ج    ي وْم   ي بْع ثهُُمُ  ٱللَّّ

 

https://www.google.com/search?q=%D9%8A%D9%8E%D9%88%D9%92%D9%85%D9%8E+%D9%8A%D9%8E%D8%A8%D9%92%D8%B9%D9%8E%D8%AB%D9%8F%D9%87%D9%8F%D9%85%D9%8F+%D9%B1%D9%84%D9%84%D9%91%D9%8E%D9%87%D9%8F+%D8%AC%D9%8E%D9%85%D9%90%D9%8A%D8%B9%D9%8B%D8%A7+%D9%81%D9%8E%D9%8A%D9%8E%D8%AD%D9%92%D9%84%D9%90%D9%81%D9%8F%D9%88%D9%86%D9%8E+%D9%84%D9%8E%D9%87%D9%8F+%D9%83%D9%8E%D9%85%D9%8E%D8%A7+%D9%8A%D9%8E%D8%AD%D9%92%D9%84%D9%90%D9%81%D9%8F%D9%88%D9%86%D9%8E+%D9%84%D9%8E%D9%83%D9%8F%D9%85%D9%92+%D9%88%D9%8E%D9%8A%D9%8E%D8%AD%D9%92%D8%B3%D9%8E%D8%A8%D9%8F%D9%88%D9%86%D9%8E+%D8%A3%D9%8E%D9%86%D9%91%D9%8E%D9%87%D9%8F%D9%85%D9%92+%D8%B9%D9%8E%D9%84%D9%8E%D9%89%D9%B0+%D8%B4%D9%8E%D9%89%D9%92%D8%A1%D9%8D+%DB%9A+%D8%A3%D9%8E%D9%84%D9%8E%D8%A7+%D8%A5%D9%90%D9%86%D9%91%D9%8E%D9%87%D9%8F%D9%85%D9%92+%D9%87%D9%8F%D9%85%D9%8F+%D9%B1%D9%84%D9%92%D9%83%D9%8E%D9%B0%D8%B0%D9%90%D8%A8%D9%8F%D9%88%D9%86%D9%8E+%DB%9D%D9%A1%D9%A8&oq=QS.+al-Mujaadilah%3A+18&gs_lcrp=EgZjaHJvbWUyBggAEEUYOdIBBzgyOWowajeoAgCwAgA&sourceid=chrome&ie=UTF-8&mstk=AUtExfBqX7tw7vuYhzc1rxMCd6ZwNx_zxfR55_kpe3sAH1dj5uGeNdrw6Lbyq0ymrJBZQBiyGbTl1IWSGLH8Qql14Lu9yMz_hEigRVhHjbFpTDSPq4NcPIlzWoE5lHwHXDPJjwMqukbwKnspM8vBoTxi6m9Mvs3KxzWSZFklfHtb4Cw1shA&csui=3&ved=2ahUKEwiQopb38O6RAxV-hGMGHUlJKc4QgK4QegQIAxAB


Rihlah Review : Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 04, No. 1, Desember 2025 

 

14 

Artinya “(ingatlah) hari (ketika) mereka semua dibangkitkan Allah) lalu mereka 

bersumpah kepada-Nya (bahwa mereka bukan musyrikin) sebagaimana mereka 

bersumpah kepadamu; dan mereka menyangka bahwa mereka akan memperoleh suatu 

(manfaat). ketahuilah, bahwa Sesungguhnya merekalah orang-orang pendusta.”  

 

Demikian al-Qur’an membedakan kata sumpah yang sesungguhnya dengan sumpah 

yang berpotensi dibatalkan, karena itu kebohongan sumpah kafir Quraisy dilukiskan dengan 

kata halafa sedang sumpah siapa pun yang dinilai benar dalam sumpahnya secara umum 

dilukiskan dengan kata qasama. Dengan demikian sumpah Allah dalam al Quran 

menggunakan kata qasama, sehingga dinamakan Aqsam al-Qur’an (Shihab, 2013). 

Berdasarkan beberapa uraian di atas dapat ditegaskan bahwa qasam al-quran adalah  

setiap wahyu Allah dalam al-Qur’an atau hadis Qudsi yang diungkapkan dalam bentuk 

kalimat sumpah. Dengan kata lain, sumpah merupakan penguat sesuatu dengan menyebut 

nama Allah swt atau salah satu sifat-Nya dengan menggunakan huruf sumpah (al-Qasam), 

yaitu waw (wallahi; demi Allah), ba’ (billahi; demi Allah), dan ta’ (tallahi; demi Allah). 

 

B. Huruf Qasam 

 Kata qasama (sumpah) dalam al-Quran tidak selalu disertakan di setiap kalimat 

sumpah. Pernyataan sumpah terkadang menggunakan huruf-huruf tertentu untuk me-

muta’addi-kan kata qasama. Setidaknya ada tiga huruf yang lazim digunakan dalam qasam 

al-Quran, berikut: 

1. Huruf  waw )و(, semisal dalam firman Allah SWT. 

ب ِ  ر  آءِ  ف و  ٱلْْ رْضِ  ٱلسَّم  ق   إِنَّهُ ۥ و  ثلْ   ل ح  ا م ِ ت نطِقوُن   أ نَّكُمْ  م   

 

Artinya: “Maka demi Tuhan langit dan bumi, Sesungguhnya yang dijanjikan itu adalah 

benar-benar (akan terjadi) seperti Perkataan yang kamu ucapkan.” (QS. Adz-Dzariyat: 

23) 

 

2. Huruf ta )ت(, semisal firman Allah SWT.:  

ي جْع لوُْن   ا و  ا ن صِيْبًا ي عْل مُوْن   ل   لِم  مَّ هُمْ   م ِ قْنَٰ ز  ا ل تسُْـَٔلنَُّ  ت الٰلِّ  ر  ت فْت رُوْن   كُنْتمُْ  ع مَّ  

 

Artinya: “dan mereka sediakan untuk berhala-berhala yang mereka tiada mengetahui 

(kekuasaannya), satu bahagian dari rezki yang telah Kami berikan kepada mereka. 

demi Allah, Sesungguhnya kamu akan ditanyai tentang apa yang telah kamu ada-

adakan.” (An-Nahl: 56). 

 Sumpah dengan menggunakan huruf ta tidak boleh menggunakan kata yang 

menunjukkan sumpah dan sesudah ta harus disebutkan kata Allah atau rabb (Chirzin, 

1998). 

3. Huruf ba  () , semisal firman Allah SWT.:  

ةِ   م  ا  اقُْسِمُ  بيِ وْمِ  الْقِيَٰ  ل 

   



 Rihlah Review : Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 04, No. 1, Desember 2025 

 

15 

Artinya:  “Aku bersumpah demi hari kiamat” (QS. Al-Qiyamah: 1)  

 

 Kalimat sumpah dengan menggunakan huruf ba boleh diikuti kata yang menunjukkan 

sumpah, sebagaimana contoh di atas, dan boleh pula tidak menyertakan kata sumpah, 

sebagaiman dalam firman Allah SWT.: 

 

تكِ   ق ال   غُْوِي نَّهُمْ  ف بعِِزَّ عِيْن    ل  ا جْم   

 

Artinya:  iblis menjawab: "Demi kekuasaan Engkau aku akan menyesatkan mereka 

semuanya” (QS. Shaad: 82). 

 

C. Sabab Qasam 

 Terjadinya qasam dikarenakan adanya Sabab, yakni sesuatu yang melatarbelakangi 

sumpah. Dalam hal ini misalnya, Allah Swt bersumpah dengan sesuatu disebabkan sebagian 

manusia mengingkari ataupun mereka menganggap remeh sesuatu tersebut. Tanggapan ini 

terjadi dari ketidaktahuan mereka tentang faedah sesuatu yang diterima, atau lupa dan buta 

dari hikmah Allah Swt. Hal ini dapat pula terjadi karena pendapat seseorang terbalik dengan 

yang sebenarnya, yang kemudian berakidah tidak sesuai dengan yang ditetapkan Allah. 

Sehingga kenyataan yang demikian itu menjadi sebab bagi Allah untuk bersumpah 

(Nasution, 2002). 

 Salah satu I’jaz Al-Quran menjelaskan tentang situasi umat zaman dahulu, bahkan 

informasi tentang hari kemudian yang bisa dikatakan mustahil dapat dipercaya dan 

dibenarkan bagi orang-orang yang cenderung mendewakan akalnya, sehingga perlu adanya 

penekanan atau penegasan untuk meyakinkan orang-orang yang menerima informasi.  

Selanjutnya, terjadinya sumpah dalam al-Quran memiliki tujuan dan maksud yang 

mempunyai arti lebih dari apa yang dijelaskan di atas, yaitu untuk dipikirkan dan diteliti. 

Hal ini akan membawa mereka kepada keyakinan yang kuat (Nasution, 2002). 

 Selain daripada uraian di atas, al-Quran diturunkan di tengah-tengah masyarakat 

jahiliyah yang memiliki watak keras, angkuh dan sombong. Watak yang dipenuhi dengan 

ketidakpuasan bahkan penolakan terhadap sesuatu yang baru, lebih-lebih status sosial 

informan (Muhammad) yang membawa berita adalah orang yang tidak terpandang di 

kalangan masyarakat Makkah; bukan dari golongan para raja, pembesar kaum 

Quraisy,bahkan beliau dikenal sebagai seorang yatim dan pengembala kambing. Demikian 

kemudian kaum kafir Quraisy cenderung menolak berita-berita yang dibawa Muhammad. 

Bahkan mereka (kafir Quraisy) sering menuntut bukti kenabian dan kebenaran sesuatu (al-

Quran) yang disampaikan, sehingga Allah memerintahkan nabi Muhammad Saw untuk 

menyampaikan ayat berikut: 

ق الوُْا ت   ع ل يْهِ  انُْزِل   ل وْل   و  يَٰ نْ  اَٰ ب ِه    م ِ ا قلُْ  رَّ تُ  اِنَّم  يَٰ آ اٰللِ   عِنْد   الَْٰ اِنَّم  بيِْن   ن ذِيْر   ا ن ا   و  مُّ   

 

Artinya: dan orang-orang kafir Mekah berkata: "Mengapa tidak diturunkan kepadanya 

mukjizat-mukjizat dari Tuhannya?" Katakanlah: "Sesungguhnya mukjizat- mukjizat 



Rihlah Review : Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 04, No. 1, Desember 2025 

 

16 

itu terserah kepada Allah. dan Sesungguhnya aku hanya seorang pemberi peringatan 

yang nyata". (QS. Al-‘ankabut: 50) (Shihab, 2002). 

 

 Bukti-bukti yang bersifat suprarasional yang mereka minta tidak lain disebabkan 

karena kebutaan mereka terhadap hikmah Allah Swt. Padahal bukti atau mukjizat kebenaran 

dan kerasulan Muhammad Saw yang sebenarnya adalah informasi yang disampaikannya (al-

Quran) yang ditahqiq dengan pribadi beliau sebagai seorang ummi (tidak pandai membaca 

dan menulis). Suatu risalah besar yang mustahil muncul dari lisan Muhammad sebagai 

seorang ummi, adalah bukti autentik yang rasional, namun mereka diselimuti kebutaan hati 

dan pikiran sehingga tidak dapat mendeteksi kebenaran. Sebagaimana hal ini Allah 

gambarkan dalam QS. Surah as-Shaff: 6 berikut: 

 

اِذْ  رْي م   ابْنُ  عِيْس ى ق ال   و  ب نيِْا  م  اۤءِيْل   يَٰ سُوْلُ  اِن ِيْ  اسِْر  قًا الِ يْكُمْ  اٰللِ  ر  د ِ ا مُّص  ىةِ  مِن   ي د يَّ  ب يْن   ل ِم  رًا  التَّوْرَٰ مُب ش ِ و     

سُوْل   ا  ب عْدِى مِنْ   يَّأتِْيْ  برِ  دُ   اسْمُه  ا ا حْم  هُمْ  ف ل مَّ اۤء  تِ  ج  ذ ا ق الوُْا بِالْب ي ِنَٰ بِيْن   سِحْر   هَٰ مُّ  

 

Artinya:  dan (ingatlah) ketika Isa Ibnu Maryam berkata: "Hai Bani Israil, 

Sesungguhnya aku adalah utusan Allah kepadamu, membenarkan kitab sebelumku, 

Yaitu Taurat, dan memberi khabar gembira dengan (datangnya) seorang Rasul yang 

akan datang sesudahku, yang namanya Ahmad (Muhammad)." Maka tatkala Rasul itu 

datang kepada mereka dengan membawa bukti-bukti yang nyata, mereka berkata: "Ini 

adalah sihir yang nyata." (QS. Surah as-Shaff: 6) 

 

 Ayat di atas menunjukkan secara jelas melalui isyarat nabi Isa as. terhadap Bani Israil 

bahwa akan datang suatu saat setelahnya seorang nabi yang namanya Ahmad(Ali as-

Shaabuni, T.th) yang mengetahui kitab Taurat dan membenarkan hukum-hukumnya serta 

tidak ada perselisihan antara keduanya (al-Quran dan at-Taurat). Namun realitasnya, Bani 

Israil justru mengatakan bahwa kabar gembira atau mukjizat yang dibawa Muhammad 

merupakan sihir yang nyata, sebagaimana mereka katakan pada masa kerasulan Isa as 

dengan mukjizatnya yang dapat menghidupkan sesuatu yang mati dan menyembuhkan orang 

yang buta dan penyakit kusta (Ali as-Shaabuni, T.th). 

 Demikian secara garis besar latar belakang Allah Swt menggunakan qasam terhadap 

berita yang urgen dan esensial dalam al-Quran, guna menegaskan dan memperkuat berita-

berita tersebut, sekaligus mengisyaratkan bahwa al-Quran merupakan satu-satunya mukjizat 

nabi Muhammad yang nyata, absolut dan kredibel, diindikasikan dengan adanya proses 

edukasi dan bimbingan langsung dari Allah Swt melalui firman-Nya.   

 

D. Unsur-unsur Qasam 

 Struktur qasam terdiri dari tiga unsur, yaitu qasam, muqsam bih dan muqsam ‘alaih. 

Sebagaimana rincian berikut: 

1. Adat qasam adalah sighat yang digunakan untuk menunjukkan qasam/sumpah, baik 

dalam bentuk fi῾il maupun huruf seperti ba, ta, dan waw sebagai pengganti fi῾il qasam 



 Rihlah Review : Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 04, No. 1, Desember 2025 

 

17 

karena sumpah sering digunakan dalam keseharian. Contoh qasam dengan memakai kata 

kerja (fi῾il) , misalnya firman Allah Swt.: 

ا قْس مُوْا هْد   بِالٰلِّ  و  انهِِمْ   ج  نْ  اٰللُ  ي بْع ثُ  ل   ا يْم  ى يَّمُوْتُ   م  عْداً ب لَٰ قًّا ع ل يْهِ  و  كِنَّ  ح  لَٰ النَّاسِ  ا كْث ر   وَّ  

ي عْل مُوْن    ل    

 

Artinya: mereka bersumpah dengan nama Allah dengan sumpahnya yang sungguh-

sungguh: "Allah tidak akan akan membangkitkan orang yang mati". (tidak 

demikian), bahkan (pasti Allah akan membangkitnya), sebagai suatu janji yang benar 

dari Allah, akan tetapi kebanyakan manusia tiada mengetahui. (QS. An-Nahl ayat: 

38) 

 

2. Al-Muqsam bih yaitu sesuatu yang dijadikan sumpah oleh Allah. Sumpah dalam al-Quran 

ada kalanya dengan memakai nama yang Agung (Allah), dan adakalanya dengan 

menggunakan nama-nama ciptaan-Nya. Qasam dengan menggunakan nama Allah dalam 

al-Quran hanya terdapat dalam tujuh tempat, yaitu:  QS. An-Nisa ayat 65, QS. Yunus 

ayat 53, QS. Al-Hijr ayat 92, QS. Maryam ayat 68, QS. Saba’ ayat 3, QS. At-Taghabun 

ayat 7, dan QS. Al-Ma’arij ayat 40 (Abd Rahman, 1977). 

Contoh: 

بـُِٔوْن ك  
ي سْت نْ  ق   و  ب ِيْا  اِيْ  قلُْ  هُو    ا ح  ر    انَِّه   و 

ق   اا  ل ح  م    ا نْتمُْ  و 
َ
بمُِعْجِزِيْن    

 

Artinya: dan mereka menanyakan kepadamu: "Benarkah (azab yang dijanjikan) itu? 

Katakanlah: "Ya, demi Tuhanku, Sesungguhnya azab itu adalah benar dan kamu sekali-

kali tidak bisa luput (daripadanya)". (QS. Yunus ayat 53) 

 

 Selain pada tujuh tempat di atas, Allah memakai qasam dengan nama-nama 

ciptaanNya, seperti dalam firman Allah Swt.: 

قِعِ  النُّجُوْمِ  وَٰ ا  اقُْسِمُ  بمِ       ف ل 

 

Artinya: “Maka aku bersumpah dengan masa turunnya bagian-bagian Al-Quran.” (QS. 

Al-Waqi’ah: 75) 

 

 Allah dapat saja bersumpah dengan apa yang dikehendaki-Nya. Berbeda bagi 

manusia, dilarang bersumpah atas sesuatu apapun selain Allah Swt. Sebagimana 

diceritakan Umar bin Khattab bahwa Rasulullah Saw berkata: 

 من حلف بغير الله فقد كفر او اشرك  

“Barang siapa bersumpah dengan selain (nama) Allah, ia telah kafir atau telah 

mempersekutukan (Allah) (M. al-Qatthan, 2016). 

 

 ان الله يقسم بما شاء من خلقه وليس لأحد ان يقسم الا با لله 

“Allah boleh bersumpah dengan makhluk yang dikehendakinya, namun tidak boleh bagi 

seorangpun bersumpah kecuali dengan (nama) Allah.”  



Rihlah Review : Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 04, No. 1, Desember 2025 

 

18 

 

 Sepenuhnya otoritas Allah untuk bersumpah menggunakan sesuatu apapun. Allah 

bersumpah dengan (nama) makhluk-Nya, mengindikasikan keutamaan dan kemanfaatan 

ciptaan-Nya, agar manusia mengambil hikmah daripadanya. Di samping itu, Allah 

tunjukkan bahwa setiap makhluk memiliki pencipta, yaitu Allah Swt.    

3. Muqsam ‘alaih kadang juga disebut jawab Qasam. Muqsam ‘alaih merupakan suatu 

pernyataan yang datang mengiringi qasam, berfungsi sebagai jawaban dari qasam. 

Dengan kata lain, pernyataan yang karenanya qasam diucapkan. Dalam al-Quran terdapat 

dua Muqsam ‘alaih, yaitu yang disebutkan secara tegas dan yang dihilangkan. Jenis yang 

pertama terdapat dalam ayat-ayat sebagai berikut:(M. al-Qatthan, 2016). 

تِ   الذرِٰيَٰ تِ  ۝١ ذ رْوًا   و  مِلَٰ تِ  ۝٢ وِقْرًا   ف الْحَٰ رِيَٰ تِ  ۝٣ يسُْرًا   ف الْجَٰ مَٰ ا ۝٤ ا مْرًا   ف الْمُق س ِ توُْع دوُْن   اِنَّم 

ادِق    اِنَّ  ۝٥ ل ص  يْن   وَّ اقِع    الد ِ  ۝٦ ل و 

 

Artinya: (1) “demi (angin) yang menerbangkan debu dengan kuat, (2) dan awan yang 

mengandung hujan, (3) dan kapal-kapal yang berlayar dengan mudah, (4) dan (malaikat-

malaikat) yang membagi-bagi urusan. (5) Sesungguhnya apa yang dijanjikan kepadamu 

pasti benar, (6) dan Sesungguhnya (hari) pembalasan pasti terjadi.” (QS. Adz-Dzariyat: 

1-6) 

Jenis kedua Muqsam ‘alaih atau jawab qasam dihilangkan / dibuang karena alasan 

sebagai berikut: 

a. Dalam Muqsam bih nya sudah terkandung makna Muqsam ‘alaih. 

b. Qasam tidak memerlukan jawaban karena sudah dapat dipahami dari redaksi ayat 

(Suyuti As, 2006). Seperti halnya pendapat al-Biqa’i yang mengatakan bahwa tidak 

ada sumpah tanpa muqsam ‘alaih (al-Din al-Biqa`i, 1992). Maka dapat dikatakan 

bahwa seluruh sumpah Allah terdapat muqsam ‘alaih, baik tertulis dalam al-Quran 

maupun menurut pemahaman.  

Salah contoh muqsam ‘alaih yang dihilangkan berikut: 

الْف جْرِ   ل ي ال  ۝١ و  الشَّفْعِ ۝٢ ع شْر    و  ترِْ   وَّ الْو  الَّيْلِ ۝٣ و  لِك   فِيْ  ه لْ ۝٤ ي سْرِۚ  اِذ ا و  ل ِذِيْ  ق س م   ذَٰ  

بُّك   ف ع ل   ك يْف   ت ر   ا ل مْ ۝٥ حِجْر    ۝٦ بعِ اد    ر   

 

Artinya: “(1) demi fajar, (2) dan malam yang sepuluh (Ali al-Shaabuny, 2016), (3) 

dan yang genap dan yang ganjil, (4) dan malam bila berlalu. (5) pada yang demikian 

itu terdapat sumpah (yang dapat diterima) oleh orang-orang yang berakal. (6) Apakah 

kamu tidak memperhatikan bagaimana Tuhanmu berbuat terhadap kaum 'Aad?” (QS. 

Al-Fajr:1-6) 

 

Keberadaan qasam dalam ayat di atas ialah waktu yang mengandung amal-amal baik, 

karena itu muqsam ‘alaih tidak disebutkan. Allah ingin mengingatkan dan 

menegaskan kepada manusia bahwa dalam waktu-waktu yang disebutkan dalam ayat 

di atas terdapat banyak keutamaan. Seakan mengajak manusia untuk banyak 

beribadah dan beramal baik pada waktu-waktu tersebut. Kesempurnaan kalimat itu 



 Rihlah Review : Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 04, No. 1, Desember 2025 

 

19 

mengantarkan pada pemahaman kandungan yang dimaksud dalam sumpah, sehingga 

maksud dan tujuan sumpah mudah dipahami tanpa menyebutkan muqsam ‘alaih.   

   

E. Macam-macam Qasam 

 Pembagian qasam dalam al-quran didasarkan pada jenisnya yang terkadang jelas 

menyertakan kalimat qasam, dan terkadang hanya menggunakan huruf tertentu sebagai 

simbolik qasam. Hal ini senada dengan pendapat Manna’ Al-Qaththan yang menyatakan 

bahwa  qasam dibagi dua, yaitu; zhahir dan mudhmar (Zaini & Hasnah, 2011). 

1. Zhahir 

Zhahir, ialah sumpah di dalamnya disebutkan fi῾il qasam dan Muqsam bih. Dan 

diantaranya ada yang dihilangkan fi῾il qasamnya, sebagaimana pada umumnya, karena 

dicukupkan dengan huruf berupa waw, ta dan ba. Dalam beberapa tempat, terdapat fi’il 

qasam yang didahului la nafiyah (  لا ). Seperti firman Allah pada QS al-Qiyamah (75) 

ayat 1-2 berikut: 

ا  ةِ   بيِ وْمِ  اقُْسِمُ  ل  م  ا  ۝١ الْقِيَٰ ل  ةِ  بِالنَّفْسِ  اقُْسِمُ  و  ام  ۝٢ اللَّوَّ  

 

Artinya: ”(1) aku bersumpah demi hari kiamat, (2) dan aku bersumpah dengan jiwa 

yang Amat menyesali (dirinya sendiri). (QS al-Qiyamah: 1-2) 

 

Sebagian mengatakan, bahwa la pada dua ayat  tersebut, yang menafikan sesuatu, 

bukan la untuk qasam, tetapi la nafiah  yang menafikan sesuatu yang mahzhuf, yang 

takdirnya sesuai dengan maqam nya. Ada yang menyatakan bahwa la disini adalah la 

zaidah (tambahan) (M. al-Qatthan, 2016). 

Argumentasi lain berkata bahwa la  tersebut untuk menafikan qasam, seakan-akan 

ia mengatakan, “aku tidak bersumpah kepadamu dengan hari itu dan nafsu itu”. Tetapi 

aku bertanya kepadamu tanpa sumpah, apakah kamu mengira bahwa kami tidak akan 

mengumpulkan tulang belulang setelah hancur berantakan setelah kematian? Masalah 

sudah amat jelas, sehingga tidak lagi memerlukan sumpah (M. al-Qatthan, 2016). 

Pendapat yang mengatakan  la sebagai la nafiah ia menganggap ada kalimat yang 

dihilangkan setelah huruf la sesuai dengan maqam yang ada, sehingga jika ditampakkan 

maka akan berbunyi, “la sihhah lima taz’umun annahu la hisab wala ’iqab”. Jadi, la 

nafiyah tersebut meniadakan kalimat yang dihilangkan sesudahnya, yang artinya; “tidak 

benar dugaan kalian bahwa tidak ada balasan dan siksa” (M. K. al-Qatthan, 2009). 

Pendapat Manna’ al-Qatthan tersebut dipertegas oleh Quraish Shihab, bahkan Ia 

menganggap di samping menafikan sesuatu yang datang sesudahnya, kata la dapat juga 

menafikan sesuatu sebelumnya, atau yang tersirat dalam benak pengucapnya. Yakni tidak 

seperti yang orang-orang kafir Quraisy duga, yang menganggap bahwa kebangkitan tidak 

akan terjadi. Bisa juga kata la dipahami sebagai fungsi menguatkan sumpah dan dengan 

demikian ayat-ayat seperti ini diterjemahkan dengan “Aku benar-benar bersumpah” 

(Shihab, 2002). 

Adapun jawab qasam dalam ayat tersebut mahzhuf, yang ditunjukan oleh ayat  

berikutnya, yaitu pada QS al-Qiyamah (75) ayat 3: 



Rihlah Review : Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 04, No. 1, Desember 2025 

 

20 

نْس انُ  ا ي حْس بُ  ع   ا لَّنْ  الِْ ه    نَّجْم  عِظ ام    

  

Artinya: “Apakah manusia mengira, bahwa Kami tidak akan mengumpulkan 

(kembali) tulang belulangnya?” (QS. al-Qiyamah:3) 

 

Dengan demikian, maka pada dasarnya jawab qasam yang terkandung adalah   ّلتبعثن

سبنّ   تحا   Ungkapan .(pasti kamu akan dibangkitkan, dan pasti kamu akan dihisab) ولا 

pertanyaan dalam ayat ketiga tersebut mengindikasikan dan menguatkan kepastian 

adanya hari kembangkitan dan pembalasan atau hisab, yang mereka (kafir Quraisy) 

anggap bahwa semua itu tidak akan pernah terjadi setelah adanya kematian.  

2. Mudhmar 

Mudhmar merupakan bentuk qasam yang di dalamnya tidak dijelaskan fi῾il qasam 

dan tidak pula muqsam bih, tetapi ia ditunjukkan oleh lam taukid (lam yang berfungsi 

untuk menguatkan isi pembicaraan) yang masuk dalam jawab qasam, seperti firman 

Allah berikut: 

الِكُمْ  فِيْا  ل تبُْل وُنَّ  ا نْفسُِكُمْ   ا مْو  عنَُّ  و  ل ت سْم  ب   اوُْتوُا الَّذِيْن   مِن   و  مِن   ق بْلِكُمْ  مِنْ  الْكِتَٰ الَّذِيْن   و   

ا كُوْا انِْ  ك ثِيْرًا   ا ذىً ا شْر  ت تَّقوُْا ت صْبرُِوْا و  لِك   ف اِنَّ  و  الْمُُوْرِ  ع زْمِ  مِنْ  ذَٰ  

  

Artinya: “kamu sungguh-sungguh akan diuji terhadap hartamu dan dirimu. dan 

(juga) kamu sungguh-sungguh akan mendengar dari orang-orang yang diberi kitab 

sebelum kamu dan dari orang-orang yang mempersekutukan Allah, gangguan yang 

banyak yang menyakitkan hati. Jika kamu bersabar dan bertakwa, Maka 

Sesungguhnya yang demikian itu Termasuk urusan yang patut diutamakan”. (QS. 

Ali ‘Imran:186). 

 

Selanjutnya, apabila qasam berfungsi untuk memperkuat Muqsam ‘alaih, maka 

beberapa fi῾il dapat difungsikan sebagai qasam jika konteks kalimatnya menunjukkan 

makna qasam. Misalnya dalam QS. Ali Imran ayat 187: 

 

اِذْ  ذ   و  ب   اوُْتوُا الَّذِيْن   مِيْث اق   اٰللُ  ا خ  ل   لِلنَّاسِ  ل تبُ ي ِننَُّه   الْكِتَٰ اۤء   ف ن ب ذوُْهُ  ت كْتمُُوْن ه    و  ر  ظُهُوْرِهِمْ  و   

وْا اشْت ر  نًا بِه   و  ا ف بئِسْ   ق لِيْلً   ث م  ي شْت رُوْن   م   

 

Artinya: “dan (ingatlah), ketika Allah mengambil janji dari orang-orang yang telah 

diberi kitab (yaitu): "Hendaklah kamu menerangkan isi kitab itu kepada manusia, 

dan jangan kamu menyembunyikannya," lalu mereka melemparkan janji itu ke 

belakang punggung mereka dan mereka menukarnya dengan harga yang sedikit. 

Amatlah buruknya tukaran yang mereka terima.” (QS. Ali Imran:187) 

 

 Huruf lam pada ayat tersebut adalah “lam qasam”, dan kalimat sesudahnya 

adalah jawab qasam, sebab “akhzu al-mitsaaq” bermakna “istihlaf” (mengambil 



 Rihlah Review : Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 04, No. 1, Desember 2025 

 

21 

sumpah) (M. K. al-Qatthan, 2009). Dan atas dasar ini pula, maka para mufassir 

menganggap sebagai qasam terhadap beberapa ayat di bawah ini, di antaranya adalah: 

a. QS. An-Nur: 55 

نوُْا الَّذِيْن   اٰللُ  ع د  و   م  ع مِلوُا مِنْكُمْ  اَٰ تِ  و  ا الْ رْضِ  فِى  ل ي سْت خْلِف نَّهُمْ  الصٰلِحَٰ مِنْ  الَّذِيْن   اسْت خْل ف   ك م   

ن نَّ  ق بْلِهِمْ   ك ِ ل يمُ  ى الَّذِى دِيْن هُمُ  ل هُمْ  و  ل نَّهُمْ  ل هُمْ  ارْت ضَٰ ل يبُ د ِ نْ   و  وْفهِِمْ  ب عْدِ  م ِ يشُْرِكُوْن   ل   ي عْبدُوُْن نِيْ  ا مْناً   خ   

يْـًٔا   بِيْ  نْ  ش  م  لِك   ب عْد   ك ف ر   و  ىِٕك   ذَٰ
سِقوُْن   هُمُ  ف اوُلَٰۤ الْفَٰ  

 

Artinya: “dan Allah telah berjanji kepada orang-orang yang beriman di antara kamu 

dan mengerjakan amal-amal yang saleh bahwa Dia sungguh- sungguh akan 

menjadikan mereka berkuasa dimuka bumi, sebagaimana Dia telah menjadikan 

orang-orang sebelum mereka berkuasa, dan sungguh Dia akan meneguhkan bagi 

mereka agama yang telah diridhai-Nya untuk mereka, dan Dia benar-benar akan 

menukar (keadaan) mereka, sesudah mereka dalam ketakutan menjadi aman 

sentausa. mereka tetap menyembahku-Ku dengan tiada mempersekutukan sesuatu 

apapun dengan aku. dan Barangsiapa yang (tetap) kafir sesudah (janji) itu, Maka 

mereka Itulah orang-orang yang fasik.” (QS. An-Nur: 55). 

 

b. QS. Al-Baqarah: 83 

اِذْ  ذْن ا و  اۤءِيْل   ب نيِْا  مِيْث اق   ا خ  الِد يْنِ  اٰلل   اِلَّ  ت عْبدُوُْن   ل   اسِْر  باِلْو  ذِى احِْس اناً و  ى الْقرُْبَٰى وَّ مَٰ الْي تَٰ و   

كِيْنِ  سَٰ الْم  قوُْلوُْا و  ا قِيْمُوا حُسْناً لِلنَّاسِ  و  وة   وَّ لَٰ توُا الصَّ اَٰ وة    و  كَٰ لَّيْتمُْ  ثمَُّ  الزَّ نْكُمْ  ق لِيْلً  اِلَّ  ت و  ا نْتمُْ  م ِ و   

عْرِضُوْن    مُّ

 

Artinya: “dan (ingatlah), ketika Kami mengambil janji dari Bani Israil (yaitu): 

janganlah kamu menyembah selain Allah, dan berbuat kebaikanlah kepada ibu bapa, 

kaum kerabat, anak-anak yatim, dan orang-orang miskin, serta ucapkanlah kata-kata 

yang baik kepada manusia, dirikanlah shalat dan tunaikanlah zakat. kemudian kamu 

tidak memenuhi janji itu, kecuali sebahagian kecil daripada kamu, dan kamu selalu 

berpaling.” (QS. Al-Baqarah: 83) 

 

c. QS. Al-Baqarah: 84 

 

دوُْن   ا نْتمُْ  ت شْه  رْتمُْ  و  نْ  دِي ارِكُمْ   ثمَُّ  ا قْر  ل   تخُْرِجُوْن   ا نْفسُ كُمْ  م ِ كُمْ  و  اۤء  ذْن ا مِيْث اق كُمْ  ل   ت سْفِكُوْن   دِم  اِذْ  ا خ   و 

    

Artinya: “dan (ingatlah), ketika Kami mengambil janji dari kamu (yaitu): kamu tidak 

akan menumpahkan darahmu (membunuh orang), dan kamu tidak akan mengusir 

dirimu (saudaramu sebangsa) dari kampung halamanmu, kemudian kamu berikrar 

(akan memenuhinya) sedang kamu mempersaksikannya.”  (QS. Al-Baqarah: 84) 

 

F. Implikasi Qasam terhadap Pendidikan 

1. Sumpah terhadap Instrumen Literasi (QS. Al-Qalam: 1) 



Rihlah Review : Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 04, No. 1, Desember 2025 

 

22 

Dalam struktur Aqsâm al-Qur’ân, salah satu sumpah yang paling monumental 

dalam konteks pendidikan ditemukan dalam Surah Al-Qalam ayat 1: “Nuun, demi pena 

dan apa yang mereka tuliskan.” Penggunaan instrumen "Pena" (Al-Qalam) sebagai objek 

sumpah oleh Allah SWT bukanlah sebuah kebetulan linguistik, melainkan sebuah 

proklamasi teologis mengenai pentingnya literasi dalam membangun peradaban manusia 

(Faiz, 2005). Sumpah ini merupakan legitimasi ilahi terhadap pentingnya literasi. Dalam 

konteks pendidikan paling tidak dapat dimaknai sebagai: 

a. Pena sebagai Simbol Peradaban 

Pendidikan tidak akan tegak tanpa dokumentasi (tulisan). Sumpah ini 

menegaskan bahwa ilmu pengetahuan tidak boleh dibiarkan menguap dalam ingatan 

yang fana. Dengan bersumpah demi pena, Allah memberikan legalitas bahwa tulis-

baca (literasi) adalah instrumen utama dalam menjaga autentisitas kebenaran. Dalam 

dunia pendidikan, pena merepresentasikan metodologi, dokumentasi, dan 

sistematisasi pemikiran. Literasi melalui pena mengubah pengetahuan yang bersifat 

subjektif-individual menjadi pengetahuan kolektif-objektif yang dapat diuji dan 

dipelajari oleh generasi berikutnya (Qutb, 2005). 

b. Objektivitas Ilmu 

Tulisan berfungsi mengikat ilmu agar tidak hilang dan dapat diuji kebenarannya 

secara lintas generasi. Frasa “wa mâ yasturûn” (dan apa yang mereka tuliskan) dalam 

sumpah tersebut menunjukkan bahwa hasil dari proses literasi—yakni karya tulis—

memiliki kedudukan yang sakral di hadapan Allah sebagaimana digambarkan pada 

eksistensi al-Qur’an  (Hamka, 1990). 

2. Sumpah terhadap Waktu dan Kedisiplinan (QS. Al-Asr & Al-Fajr) 

Sumpah-sumpah Allah dalam Al-Qur’an yang menggunakan terminologi waktu, 

seperti al-Layl (malam), an-Nahar (siang), al-Fajr (fajar), adh-Dhuha (waktu matahari 

naik), dan al-’Asr (masa), bukan sekadar penanda pergantian cahaya dan kegelapan. 

Secara filosofis-pendidikan, sumpah-sumpah ini merupakan instrumen Allah untuk 

mengadopsi kedisiplinan sebagai ruh dari proses transmisi ilmu (Qutb, 2005). 

Setidaknya terdapat beberapa makna waktu yang relevan dengan pendidikan: 

a. Waktu sebagai Modalitas Utama Belajar 

Dalam QS. Al-’Asr, Allah bersumpah demi masa untuk menegaskan bahwa 

manusia berada dalam kerugian kecuali mereka yang beriman, beramal saleh, dan 

saling menasihati. Dalam konteks pendidikan, waktu adalah "modalitas yang tidak 

dapat diperbaharui". Efisiensi Kognitif merupakan salah satu bagian Proses belajar 

yang efektif menuntut pemanfaatan momentum. Pendidikan yang mengabaikan 

ketepatan waktu akan kehilangan relevansi dan kedalamannya. Kurikulum yang 

Berjangka menunjukkan bahwa Sumpah demi waktu mengisyaratkan bahwa 

pendidikan harus memiliki target, tahapan, dan durasi yang jelas (milestones) (al-

Qaradhawi, 1991). 

b. Ritme Biologis dan Intelektual (Sumpah Fajar dan Dhuha) 

Sumpah Allah demi waktu Al-Fajr dan Adh-Dhuha memberikan isyarat 

mengenai "waktu-waktu emas" dalam menuntut ilmu. Para mufassir sering 



 Rihlah Review : Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 04, No. 1, Desember 2025 

 

23 

mengaitkan waktu pagi dengan kejernihan pikiran (shafâ’ al-dhihn). Bentuk Implikasi 

Pedagogis adalah Lembaga pendidikan harus mengatur ritme pembelajaran sesuai 

dengan kesiapan biologis dan psikologis peserta didik. Waktu fajar dan pagi hari 

disimbolkan sebagai awal kebangkitan intelektual, di mana daya serap pikiran manusia 

berada pada titik maksimal. 

c. Kontinuitas dan Dialektika (Sumpah Malam dan Siang) 

Sumpah yang memasangkan malam (al-Layl) dan siang (an-Nahar) 

mencerminkan prinsip kontinuitas dan keseimbangan dalam pendidikan. Makna 

keseimbangan antara input, proses, dan hasil yang dicita-citakan adalah manajemen 

masing-masing direncanakan dan dikelola dengan baik dan optimal, sehingga 

terwujud sebuah pendidikan berkelanjutan dan berintegritas.  

Allah sering bersumpah demi dimensi waktu (Al-Lail, An-Nahar, Al-Duha, Al-Fajr, 

Al-’Asr) (Nata, 2005). Hal tersebut mengisyaratkan tentang urgensitas Manajemen 

Waktu. Pendidikan adalah proses berkelanjutan yang terikat oleh waktu. Sumpah ini 

menekankan bahwa kegagalan dalam mendayagunakan waktu dalam belajar akan 

berujung pada kerugian (khusr). Kedua urgensitas Ritme Belajar yang berarti Perubahan 

waktu (pagi ke malam) mengisyaratkan adanya fase-fase dalam belajar yang memerlukan 

konsistensi dan adaptasi (Al-Ghazali, 2011). 

 

3. Sumpah terhadap Fenomena Alam (Sains) 

Banyak sumpah Allah dalam al-Qur’an yang menggunakan objek-objek alam raya, 

seperti matahari (ash-Shams), bulan (al-Qamar), bintang (an-Najm), hingga gugusan 

galaksi (al-Buruj). Penggunaan fenomena alam sebagai objek sumpah memberikan 

isyarat kuat bagi dunia pendidikan untuk menjadikan alam semesta sebagai "buku teks 

terbuka" dalam kurikulum. Berikut adalah implikasi sumpah tersebut terhadap 

pengembangan kurikulum: 

a. Kurikulum Berbasis Observasi dan Tadabbur 

Sumpah Allah terhadap matahari dan bulan (QS. Ash-Shams: 1-2) bukan 

sekedar menunjukkan keindahan visual, melainkan mengajak manusia untuk 

melakukan observasi ilmiah. Hal ini menjadi salah-satu bentuk implikasi terhadap 

pendidikan berupa: 

1) Sains sebagai Tauhid: Kurikulum pendidikan Islam tidak boleh memisahkan sains 

dari agama. Pembelajaran astronomi, fisika, dan biologi harus diarahkan sebagai 

sarana tadabbur untuk mengenali keagungan Pencipta melalui keteraturan ciptaan-

Nya. 

2) Metode Saintifik: Sumpah ini melegitimasi penggunaan metode empiris 

(pengamatan langsung) sebagai bagian integral dari proses pembelajaran (Al-

Najjar, 2011). 

3) Integrasi Kecerdasan Ekologis (Ecological Intelligence) 

Dengan bersumpah demi bumi dan segala hamparannya (wa al-ardhi wa ma 

thahaha), Allah memberikan pesan bahwa alam memiliki kedudukan yang sakral. 

Kurikulum pendidikan harus memuat muatan ekologis. Peserta didik dididik untuk 



Rihlah Review : Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 04, No. 1, Desember 2025 

 

24 

tidak hanya mengeksploitasi alam untuk kepentingan teknologi, tetapi juga menjaga 

keseimbangan (mizan) alam sebagaimana yang disumpahkan Allah. Belajar menjaga 

dan mencintai lingkungan dengan upaya merawat alam dan tidak membuat kerusakan 

padanya. Pendidikan lingkungan hidup menjadi wajib secara moral teologis, bukan 

sekadar tuntutan global (Golshani, 2003). 

b. Kurikulum yang Kontekstual dan Dinamis 

Sumpah terhadap fenomena alam yang terus berubah (pergantian siang dan 

malam) mengisyaratkan bahwa kurikulum pendidikan harus bersifat dinamis. 

Sebagaimana alam yang selalu bergerak, kurikulum harus mampu menjawab 

tantangan zaman dan fenomena baru yang muncul di alam raya (seperti isu perubahan 

iklim atau eksplorasi ruang angkasa). Kurikulum diarahkan untuk membantu peserta 

didik membaca "gejala-gejala" zaman dan fenomena sosial-alam secara kritis. Tidak 

sebatas pembelajaran di kelas yang berbasis teks, tetapi perlu mengeksplorasi alam 

dan perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi agar kurikulum pendidikan selalu 

mampu beradaptasi dan menjawab kebutuhan masyarakat. 

c. Harmonisasi Ayat Qauliyah dan Kauniyah 

Implikasi terbesar dari sumpah kosmologis ini terhadap kurikulum adalah 

penghapusan dikotomi ilmu. Kurikulum harus merajut hubungan antara teks suci (ayat 

qauliyah) dengan fakta alam (ayat kauniyah). Sumpah Allah terhadap alam 

membuktikan bahwa kebenaran wahyu tidak akan pernah bertentangan dengan 

kebenaran saintifik yang objektif. Alam semesta adalah laboratorium pendidikan yang 

disediakan Allah untuk membuktikan kebenaran firman-Nya (Raji al-Faruqi, 2003). 

 

KESIMPULAN 

 Qasam memiliki arti sumpah, sama dengan halafa dan al-yamin. Perbedaan ketiga istilah 

tersebut terletak pada penggunaannya di dalam al-Quran. Qasam lebih cenderung bermaksud 

mengatakan sumpah yang sebenarnya, sementara halafa dan yamin digunakan untuk sumpah 

yang berpotensi bohong atau dibatalkan.  

 Qasam merupakan pernyataan sumpah Allah dalam al-Quran baik menggunaan fiil 

qasam atau menggantinya dengan huruf- huruf tertentu seperti ba, ta, dan wawu, untuk 

mempertegas dan meyakinkan orang-orang  yang menerima berita-berita dalam al-Quran. 

Qasam al-Quran terdiri dari tiga unsur; fiil qasam/qasam baik yang menyertakan fiil atau yang 

dimuta’addikan dengan huruf ba, ta, dan atau wawu (kalimat sumpah itu sendiri), muqsam bih 

(sesuatu yang dijadikan sumpah baik nama Allah atau makhluk), dan muqsam ‘alaih (jawab 

qasam/sumpah).   

 Qasam al-Quran ada dua macam; dhahir dan mudhmar. Qasam dhahir merupakan 

kalimat sumpah yang terdiri dari fiil qasam atau menggunakan huruf ba, ta, dan wawu, disertai 

dengan muqsam bih. Sedangkan qasam mudhmar adalah sumpah yang fiil qasam dan muqsam 

bih-nya tidak disebutkan, dicukupkan dengan lam taukid atau fiil lain yang menunjukkan 

terjadinya sumpah.  

 Adanya qasam dalam al-Quran menunjukkan relevansi yang kuat antara agama dan 

sain/ilmu pengetahuan. Dalam kontek pendidikan, sumpah menjadi bagian dari dasar 



 Rihlah Review : Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 04, No. 1, Desember 2025 

 

25 

penyusunan kurikulum dan prinsip ketercapaian tujuan pendidikan. Sumpah Allah dalam al-

Qur’an baik yang menggunakan waktu, matahari maupun bulan, mengantarkan pada 

kesimpulan  prinsip keseimbangan dan keberlanjutan pendidikan. Selain itu, kurikulum 

pendidikan mesti terintegrasi dengan prinsip ekologi dan kesadaran alam, agar pendidikan 

mampu beradaptasi dan mengimbangi perkembangan zaman.  

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abd Rahman, A. (1977). Al-Tafsir Al-Bayani Li Al-Quran Al-Karim. Dar aMa‘aril-f. 

Al-Qaradhawi, Y. (1991). Al-Waqt fi Hayat al-Muslim. Maktabah Wahbah. 

Al-Qatthan, M. (2016). Studi Ilmu-Ilmu al-Quran. Litera AntarNusa. 

Al-Qatthan, M. K. (2009). Mabahits Fi Ulumil Quran. Pustaka Al-Kautsar. 

Al-Din al-Biqa`i, B. (1992). Nazhm al-Dhurar fi Tanasub al-Ayat wa al-Suwar. Dar al-Kitab 

al-Islami. 

Al-Ghazali. (2011). Ihya’ Ulumuddin. Asy-Syifa. 

Ali al-Shaabuny, M. (2016). Mukhtashar Tafsir Ibn Katsir. al-Maktabatu al-‘Ashriyyah. 

Ali as-Shaabuni, M. (T.th). Shafwatu al-Tafaasir. Daarusshabuny. 

Al-Najjar, Z. (2011). Sains dalam Al-Qur’an: Menggali Fakta Ilmiah di Balik Ayat-Ayat 

Kauniyah. Amzah. 

Al-Qur’an. (: 89). Al-Maaidah Ayat 89. Al-Qur’an. 

Anwar, R. (2000). IlmuTafsir. Pustaka Setia. 

A.W. Munawwir. (1997). Kamus Al-Munawwir; Arab-Indonesia Terlengkap. Pustaka 

Progressive. 

B. Miles, M., Huberman, A. M., & Saldaña, J. (2018). Qualitative Data Analysis: A methods 

Sourcebook. Sage publications. 

Chirzin, M. (1998). Al-Quran dan Ulumul Quran. PT Dhana Bhakti Prima Yasa. 

Faiz, F. (2005). Hermeneutika Qur’ani: Antara Teks, Konteks, dan Kontekstualisasi. Qalam. 

Golshani, M. (2003). Filsafat Sains Menurut Al-Qur’an. Mizan. 

Hamka. (1990). Tafsir Al-Azhar. Pustaka Nasional PTE LTD. 

Ma’luf, L. (1956). Al-Munjid. al-Mathba’ah al-Kathaliqiyyah. 

Nasution, H. M. (2002). Rahasia Sumpah Allah Dalam al-Quran. Khazanah Baru. 

Nata, A. (2005). Filsafat Pendidikan Islam. Gaya Media Pratama. 

Nursi, B. S. (2014). Mukijazat al-Qur’an: Ditinjau dari 40 Aspek Kemukjizatan. Risalah Nur 

Press. 

Qutb, S. (2005). Fi Zhilalil Qur’an: Di Bawah Naungan Al-Qur’an. Gema Insani Press. 

Raji al-Faruqi, I. (2003). Islamisasi Pengetahuan. Pustaka. 

Shihab, M. Q. (2002). Tafsir Al-Mishbah, Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an. Lentera 

Hati. 

Shihab, M. Q. (2013). Kaidah Tafsir. Lentera Hati. 

Suhaimi, S. (2021). Sumpah dalam Al-Quran. Jurnal Ilmiah Al-Mu’ashirah, 18(1), 71. 

https://doi.org/10.22373/jim.v18i1.10530 

Suyuti As, J. (2006). Al-Itqan Fi ‘Ulum Al-Quran. Maktabah al-Safa. 

Syafe’i, H. R. (2012). Pengantar Ilmu Tafsir. Pustaka Setia. 



Rihlah Review : Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 04, No. 1, Desember 2025 

 

26 

Tim Penyusun. (2005). Kamus Besar Bahasa Indonesia. Balai Pustaka. 

Zaini, H., & Hasnah, R. (2011). ‘Ulum al-Quran. STAIN Batusangkar. 

 

 


